Rabeya Miiller | Werner Heidenreich

Achtsames zuh6ren, Gemeinsames finden
Muslimisch-buddhistischer Coffeetalk

Eine Muslimin und ein Buddhist aus Koln engagieren sich aktiv fiir ein friedliches Leben in der Stadt und
arbeiten unter anderem im Rat der Religionen miteinander. Fiir INTA hat Rabeya Miiller den
buddhistischen Religionslehrer Werner Heidenreich aus ihrer muslimischen Perspektive befragt. Im
ihrem Gesprach beim Kaffee werden unterschiedliche Perspektiven zwischen muslimischen und
buddhistischen Vorstellungen, aber auch wechselseitige Ankniipfungspunkte, sichtbar.

Hier bieten wir den Austausch ungekiirzt, die fiir den Druck bearbeitete und gekiirzte Fassung ist in
INTA 8 (2015) ,,héren und reden”, S. 6-9 nachzulesen.

Rabeya Miiller: Viele Menschen haben nur eine unklare Vorstellung von der buddhistischen Lehre. Ist der
Buddhismus wirklich eine Religion ohne Gott bzw. wiirdest du den Buddhismus iiberhaupt als Religion
bezeichnen?

Werner Heidenreich: Der Buddhismus enthalt eine ausgereifte Philosophie und eine ebenso umfassende
Psychologie. Zugleich hat er auch sehr viele religiose Aspekte, die sich in den 2.500 Jahren seiner
Geschichte soweit fortentwickelten, dass wir heute den Buddhismus als eine Religion bezeichnen kénnen.
Aber der Buddhismus schlieRt ausdriicklich die Idee eines Schopfers aus, da es sonst eine Dualitat
zwischen Schopfer und Schopfung geben wirde.

Die meisten Muslime irritiert das. Wie kann es eine Religion geben ohne einen Glauben an eine
Schépfungskraft? Das ist fiir den Islam grundlegend.

Gabe es einen Schopfer der Welt, diirfte der logischerweise nicht den ,,universellen
Daseinsmerkmalen” unterliegen, zu denen Bedingtheit, Wandel und Verganglichkeit aller Phanomene
gehoren. Etwas Unbedingtes schlielt der Buddha aus, ein von den Gesetzen der Welt getrenntes bzw.
unabhéangiges Wesen kann es nach der Lehre des Buddhismus nicht geben.

Anderseits wurden aber viele Gottheiten und Geister, meist aus dem Hinduismus kommend, in leicht
abgewandelter Form in das buddhistische Pantheon aufgenommen. Fiir die G6tt_innen gilt aber nach
buddhistischem Verstdndnis, dass auch sie den Daseinsmerkmalen unterliegen, wenn diese auch
wesentlich langsamer und weniger dramatisch als bei den Menschen wirken.

Es gibt also auch hier mehr zwischen Himmel und Erde als was unsere Schulweisheit sich trédumen ldsst.
Was wiirdest du als die wichtigste Botschaft des Buddhismus bezeichnen?

Ganz generell werden die ,Vier Edlen Wahrheiten” als Kern der buddhistischen Lehre bezeichnet. Sie
lehrte der Buddha in seiner ersten Lehrrede und alles weitere, was er predigte, ist riickfihrbar auf diese
vier Wahrheiten.

Die erste Wahrheit ist die Wahrheit von der Unvollkommenheit aller Phanomene (Pali: dukkha), da sie
alle den Daseinsmerkmalen unterliegen: Sie sind unbestandig, unterliegen also einem fortwahrenden
Wandel, kdnnen demnach selbst wenn sie einen Zustand der Vollkommenheit erreichen wiirden, diesen
nicht halten.

INTA 8 (2015). Langfassung fiir die Online-Veroéffentlichung www.inta-forum.net Seite 1 von 5



http://www.inta-forum.net/

Zweitens sind alle Phanomene verganglich, das ganze Universum unterliegt einem standigen Prozess des
Werdens und Vergehens und drittens gibt es kein unbedingtes, von anderen Faktoren unabhangiges
Phdanomen. Alles hangt zusammen und bedingt sich gegenseitig. Der beriihmte buddhistische
Schlisselsatz lautet dazu: ,Dieses ist, weil jenes ist.”

Diese drei Merkmale erklaren, dass alles in der Welt von Unvollkommenheit gekennzeichnet ist. Das
entsprechende Paliwort ,dukkha” wird meist mit dem Wort Leiden Ubersetzt, was aber meiner
Auffassung nach zu dramatisch klingt und nicht der eher neutralen Beschreibung der Wirklichkeit
entspricht.

In der zweiten Edlen Wahrheit geht es um das Leiden. Sie erklart, warum wir an der Unvollkommenheit
unserer Existenz leiden. Wir leiden, weil wir nach Vollkommenheit streben, nicht vergehen wollen und
gern von vielen uns bedingenden Faktoren, wie z. B. unseren korperlichen Bedirfnissen und
Bedingungen, frei und unabhéangig sein wiirden. Der Buddha sprach von ,tanha“ (Pali), dem uns
inharenten Lebensdurst oder auch als Greifen nach Existenz verstanden, das uns an den Bedingungen
unseres Lebens leiden |asst.

Die dritte Edle Wahrheit ist, wie es mein Lehrer gern auszudriicken pflegt, die ,frohe Botschaft” des
Buddhismus, denn sie besagt, dass es trotz des grundlegenden existenziellen Konflikt zwischen unserem
menschlichen Streben und den kosmischen unabanderlichen Bedingungen unseres Lebens einen Ausweg
aus dem Leiden daran gibt.

Der Ausweg ist die vierte Edle Wahrheit, der ,,Edle Achtfache Pfad”. Dieser ist ein konkreter Praxisweg
fiir Buddhisten, der zum Erwachen und Nirwana (dem Erldschen des Greifens) fiihrt. Dieser Weg wird in
drei Gruppen zusammengefasst. Erstens die Weisheit, die uns ermoglicht, das wahre Wesen unserer
Existenz zu erkennen. Gemeint sind die bereits genannten drei Daseinsmerkmale, die auch
zusammengefasst als Leerheit von einer bestandigen und unbedingten Entitat bezeichnet werden
kénnen. Die zweite Gruppe stellt die buddhistische Ethik dar, zu dem weises Verhalten gehort, in dem
wir nicht toten, stehlen, ligen, usw. Ziel ist ein Leben zu fihren, dass uns selbst, unseren Mitmenschen
und unserer Umwelt nicht schadet. Die dritte Gruppe des Achtfachen Pfads ist der Weg der
Geisteszahmung: durch regelmaRige und ausdauernde Meditation und permanente Achtsamkeit den
Geist beruhigen, seine Muster und Strukturen durchschauen und durch das bewusste Fiihren der
Gedanken und Emotionen zu einem heilsamen Bewusstsein zu kommen.

Das klingt wie ein fortdauernder Jihadu-nafs, also eine Anstrengung in Bezug auf die eigene Person und
Persénlichkeitsentwicklung.-Ich finde, dass dies einem sehr viel abverlangt. Hierfiir meinen absoluten
Respekt. Im Islam geht es ja auch darum, eigene Unzuldnglichkeiten zu erkennen, aber eben auch zu
akzeptieren. Es erscheint einem geradezu bequem, sich dann in die Hand einer Schépferkraft zu begeben,
die/der einen (hoffentlich) auffdngt.

Gibt es Texte, auf die sich Buddhisten beziehen und in welcher Sprache werden sie hier in Deutschland
gelesen?

Es gibt eine gigantische Sammlung von Texten im Buddhismus, die zigtausende von Geschichten und
Erlduterungen enthalten. Die dlteste Sammlung der Schriften bildet der sogenannte , Tripitaka“ (Pali: Drei
Kérbe), die in drei thematisch unterschiedlich Kérben zusammengefasst wurden. Der erster Korb
,Patimokkha“ (Pali = Buch der Ordensregeln) enthalt die Geschichte der Ménche und Nonnen zur Zeit
Buddhas und die vielen Regeln, die Ménche und Nonnen einzuhalten haben. Es gibt darin 227 Gebote fir
Moénche und 311 fir Nonnen!

Aha, also mehr Gebote fiir Frauen!

INTA 8 (2015). Langfassung fiir die Online-Veroéffentlichung www.inta-forum.net Seite 2 von 5



http://www.inta-forum.net/

Im zweiten Korb befindet sich die umfangreiche Sammlung der ,Suttas” (Pali: Kette, Faden). Die Suttas
(Sanskrit: Sutren) haben wohl die gréBte Nahe vom Stil her zur Bibel oder Koran. Sie enthalten die vielen
Lehrreden des Buddha, die er in seiner fliinfundvierzigjahrigen Wanderschaft lehrte. Entsprechend
umfangreich ist dieser Korb.

Weil es so viele Reden gab und diese inhaltlich unstrukturiert gesammelt waren, werden im dritten Korb,
dem ,Abidhamma*“ (Pali: Hohe oder Edle Unterweisungen), Erlduterungen und ausfiihrliche
Abhandlungen lber die Lehre des Buddha gesammelt. Oft werden sie als die buddhistische Psychologie
bezeichnet. Die Biicher in diesem Korb sind sehr wissenschaftlich aufgebaut und enthalten zahllose
Aufzahlungen und sehr tiefgehende Ausflihrungen zu allen Arten von Geistesregungen und
Bewusstseinsformen. Einige der Blicher dieser Sammlung sind sehr schwer zu lesen.

Die Urtexte sind in Pali geschrieben, danach wurden sie in Sanskrit ibersetzt und danach ins Chinesische
und Tibetische. Es gibt Differenzen zwischen den Ubersetzungen, doch generell ist in allen drei
Textquellen eine grundlegende Ubereinstimmung in der Lehre des Buddha zu finden.

Es gibt zwei groRRe Richtungen im Buddhismus: Der Tripitaka ist mit einigen wenigen weiteren
kanonischen Bilichern die Grundlage des Theravada-Buddhismus, der heute in Myamar, Sri Lanka,
Thailand, Kambodscha und Laos praktiziert wird

Es kommt im spateren Mahayana-Buddhismus eine weitere groRe Sammlung von Texten hinzu, die eine
zusatzliche Grundlage fiir diese neuere Tradition des Buddhismus darstellt. Viele Schulen des Mahayana-
Buddhismus konzentrieren sich in ihrer Lehre nur auf ein Sutra aus dieser Sammlung, wie z. B. Soka
Gakkei, die als Kern ihrer Praxis nur das beriihmte , Lotussutra® nutzen.

Der Aufbau und Inhalt dieser Texte unterscheiden sich stark von denen der Tripitaka-Texte. Sie sind im
Kern sehr viel philosophischer, setzen andere Schwerpunkte, wie z. B. den Aspekt der Leerheit und
stellen den Buddha sehr viel mehr als ein transzendentes Wesen dar, das dem ganzen Universum lehrt.
Der Mahayana-Buddhismus wird heute in Tibet, China, Japan, Korea, Nepal, Mongolei und Taiwan
praktiziert.

Die Texte der ersten beiden Kérbe des Tripitaka sind komplett ins Deutsche lbersetzt ebenso sind auch
die meisten der Mahayana-Suttas lbersetzt und kdnnen als Blicher erworben werden oder direkt im
Internet kostenlos gelesen werden. Zur buddhistischen Praxis auch hier in Deutschland gehort natiirlich
auch das Studium dieser Quellen. Bestimmte Sutren werden taglich rezitiert.

Auch im Islam werden Verse des Koran tdglich rezitiert. Das tdgliche, fiinfmalige Gebet wird in Arabisch
rezitiert, aber es ist schon wichtig zu wissen, was dies in der jeweiligen Muttersprache bedeutet. Dieses
Gebet richtet sich natiirlich an Gott, wéhrend das Sich- Beschdiftigen mit dem Text nicht zu diesem Ritual
gehért. Viele Hinweise ergeben sich fiir Musliminnen und Muslime ja dann aus der sog. Sunna
(Lebensweise) des Propheten Muhammad, die meist niedergelegt sind in den sog. Hadithsammlungen.
Allerdings gibt es darum immer wieder Diskussionen, so z.B. welches Hadith als authentisch gilt, also ein
starkes Hadith ist. Wichtig ist jedoch, dass ein Hadith niemals dem Koran widersprechen darf, also wir
haben in dieser Beziehung eine klare Hierarchie.

Aber, wie vorhin schon erwdhnt, hast du davon gesprochen, dass es fiir Ménche und Nonnen eine
unterschiedliche Anzahl an Geboten gibt. Wie-sieht es denn generell mit dem Geschlechterverhdltnis im
Buddhismus aus?

In der buddhistischen Hierarchie stehen in fast allen Traditionen die Frauen den Mannern nach. Es gibt in

den letzten Jahren sehr konkrete Bemiihungen, die Stellung der Frauen und speziell der Nonnen den
Monchen anzugleichen. Dies stoflt immer wieder auf teils heftigen Wiederstand sowohl von Mdnchen als

INTA 8 (2015). Langfassung fiir die Online-Veroéffentlichung www.inta-forum.net Seite 3 von 5



http://www.inta-forum.net/

auch von Laien. Die Laien in manchen Landern, wie z. B. Myamar oder Sri Lanka, bevorzugen bei ihren
Gaben und ihrer Anerkennung noch immer stark die Monche. In manchen buddhistischen Traditionen
wird auch heute noch davon ausgegangen, dass der Mann eine bessere Wiedergeburt darstellt als die
Frau, und dass diese sich zu bemiihen habe, im nachsten Leben als Mann wiedergeboren zu werden.
Im Westen gibt es eine starke Frauenbewegung im Buddhismus. Mittlerweile lehren viele Frauen und
erlangten eine hohe Stellung innerhalb der buddhistischen Hierarchie.

Es scheint doch eine grundsétzliche Problematik in dieser Geschlechterdifferenz zu liegen, die Frauen (iber
Religionen hinweg vielleicht auch ,verbindet’. In unseren Regionen gibt es allerdings ganz
unterschiedliche Sichtweisen auf Islam und Buddhismus.

Empfindest du die Reaktionen auf den Buddhismus in Europa manchmal auch als positive
Diskriminierung?

Der Buddhismus hat viel Zulauf im Westen wahrend der Hippie-Zeit gehabt und wurde dadurch
konservativen Kreisen suspekt. Vor ca. 20 Jahren musste ich noch haufig bei 6ffentlichen Vortragen auf
die Frage eingehen, ob der Buddhismus eine Sekte sei. In den letzten Jahren, besonders durch das
Wirken des mit dem Friedensnobelpreis ausgezeichneten Dalai Lama, der als Sprecher der Buddhisten
weltweit wahrgenommen wird, wurde Buddhismus als Religion des Friedens und des Mitgefiihls
wahrgenommen. Insofern wurde und wird ihm viel Sympathie entgegengebracht. Aktuell ist es die Praxis
der Achtsamkeit, die sogar in Kliniken und an Schulen gelehrt wird, die die Wertschatzung gegeniiber
dem Buddhismus weiter hoch halt. Ich kann nicht von Diskriminierung des Buddhismus sprechen, auch
wenn mir bewusst ist, dass wir keinen wirklich neutralen Status zwischen den verschiedenen Religionen
im Land haben. Bis heute ist Buddhismus nicht als Religion im Sinne des 6ffentlichen Rechts anerkannt.
Das dies noch nicht geschehen ist, hat aber nicht diskriminierende Griinde, sondern ist dem
komplizierten Recht in Deutschland geschuldet. In vielen europaischen Nachbarlander ist Buddhismus als
eigenstandige Religion rechtlich vollstandig anerkannt.

Das Problem habe Islam und Buddhismus ja noch gemeinsam. In Deutschland sind wir durchschnittlich
3,8 Millionen Musliminnen und Muslime.
Wie viele Buddhist_innen leben in Deutschland?

Es gibt dazu nur grobe Schatzungen. Es ist auch schwierig bei den Konvertiten festzulegen, zu welcher
Religion sie zu zdhlen sind. Es gibt viele ,Buddhist_innen”, die weiterhin Mitglied einer christlichen Kirche
sind und sich auch nicht vollstandig davon abwenden wollen. Allgemein spricht man von ungefahr
150.000 bis 200.000 Westlern, also Deutschen, die sich fiir den Buddhismus als ihre Religion entschieden
haben und ungefdahr 200.000 bis 250.000 Migrant_innen aus Asien, die Buddhist_innen sind. Insgesamt
also gibt es in Deutschland etwa 400.000 bis 500.000 Buddhist_innen.

Wahrscheinlich fallen viele im Alltag auch nicht durch ihr AufSeres auf. Trotzdem haben ja alle Menschen,
die sich einer bestimmten Religion, Philosophie oder Ideologie zugehérig fiihlen das Bediirfnis sich mit
Gleichgesinnten zu treffen.

Wie kénnen die hier lebenden Buddhistinnen und Buddhisten ihren Alltag in Deutschland umsetzen?

Es gibt ja glicklicherweise keinerlei staatliche Einschrankungen fir Buddhist_innen. Es gibt eine
wachsende Zahl an Tempeln und buddhistischen Zentren, auch wenn der Zulauf etwas abgeklungen ist.
GrolRe Stadte wie Berlin, Miinchen, Hamburg oder Koln bieten verschiedene buddhistische Tempel und
Zentren. Es gibt ein grolRes Angebot an Veranstaltungen und viele namhafte Lehrer und Wiirdentrager
reisen durch Deutschland. Bisher kam auch der Dalai Lama mehrmals im Jahr nach Deutschland und hat
vor vielen Tausend Menschen gesprochen. Buddhismus ist sehr lebendig in Deutschland und unterstitzt

INTA 8 (2015). Langfassung fiir die Online-Veroéffentlichung www.inta-forum.net Seite 4 von 5



http://www.inta-forum.net/

mit seinen Aktivitaten den Einzelnen in seiner Alltagspraxis.

Du selbst bist ja sehr aktiv im interreligiésen Dialog. Wie steht denn der Buddhismus allgemein zum
Dialog der Religionen?

An diesem wird von buddhistischer Seite aus sehr aktiv teilgenommen, was der Dalai Lama immer wieder
eindrucklich zeigt. Im Kern hat der Buddhismus einfache und dennoch wichtige menschliche Botschaften,
die er gern mit den anderen Religionen teilt. Auf der Ebene der ,,Runden Tische” und anderen
Dialogveranstaltungen ergibt sich die Mdoglichkeit, Vorurteile und Missverstandnisse gegeniiber dem
Buddhismus mit seiner komplexen noch immer in der Tiefe wenig bekannten Lehre auszurdumen.

In Deutschland gibt es einen Zusammenschluss der Buddhisten, die Deutsche Buddhistische Union (DBU),
in der eigens ein Arbeitskreis zum interreligiésen Dialog gegriindet wurde. Damit soll den zahlreichen
Aktivitaten der Buddhisten im Dialog mit anderen Religionen Rechnung getragen werden.

Aufgrund der politischen Situation weltweit und auch speziell in Deutschland hat der Dialog zwischen
Christ_innen, Muslimen und Jiidinnen/Juden eine sehr viel héhere Prioritét und Brisanz als der mit
Buddhist_innen.

Trotzdem finde ich, dass, trotz aller Unterschiede, es gemeinsame Denkstrukturen im Ansatz geben kann,
die weiter entwickelt werden kénnten. Persénlich habe ich sehr viel in diesem Gesprdch gelernt und
nehme Vieles mit fiir den Alltag, besonders den Dialogalltag.

Ganz herzlichen Dank fiir diesen Austausch.

Werner Heidenreich, geb. 1957 in KoIn, war Griinder und Leiter des spirituellen Zentrums StadtRaum
Ko6ln. Er ist ehemaliges Ratsmitglied der ,,Deutschen Buddhistischen Union” (DBU) und Mitglied im K&lner
»,Rat der Religionen” und engagiert sich seit vielen Jahren in zahlreichen interreligiosen Gesprachskreisen
und Foren fur den Dialog der Religionen. Er ist Mitglied des internationalen Laienordens ,,Intersein®,
gegriindet von dem buddhistischen Meister Thich Nhat Hanh. In der ,Internationalen

Friedensschule” unterrichtet er in den Jahrgangsstufen 1 bis 9 im Fach Religion Buddhismus. Im Jahr
2006 erschien im Diederichs Verlag sein Buch ,,In Achtsamkeit zu einander finden — die buddhistische
Sprache der Liebe”, das es mittlerweile auch im mvg-Verlag als Taschenbuch gibt.

Rabeya Miiller war langjahrige Leiterin des IPD (Institut fir interreligiose Padagogik und Didaktik) und ist
stellvertretende Vorsitzende von ZIF e.V. (Zentrum fir Islamische Frauenforschung und
Frauenforderung), Griindungsmitglied des Liberal-Islamischen Bundes (LIB) und in vielen interreligiosen
Zusammenschllissen engagiert. Sie ist Redakteurin bei INTA und lebt in K&In.

Verdéffentlicht in einer fiir den Druck gekiirzten Fassung in:
INTA 8 (2015), S. 6-9. Die Rechte liegen bei den Autor_innen.

INTA 8 (2015). Langfassung fiir die Online-Veroéffentlichung www.inta-forum.net Seite 5 von 5



http://www.inta-forum.net/

